
INTERVIEW 

DU D'IBRAHIM SOW 

L'ENFANT 

AFRICAIN   
  

Lors d’un premier entretien nous avions convenu qu'une série 
&'articles sur la psychologie de l'enfant africain serait indis- 0] 
pensable dans cette revue. Pouvez-vous nous en donner les 
raisons ? 

  

Il me paraît indispensable d'aborder dans une série d'articles la 
psychologie de l'enfant africain parce que les enseignants ont été 
formés, pour la plupart, à des techniques pédagogiques qui, non 
seulement ne tenaient pas compte des besoins de l'enfant, mais 
ignoraient ceux propres aux enfants africains — les formateurs 
étant eux-mêmes Français. Dans une revue qui se propose de 
former et d'informer, la psychologie dont le champ d'expérimenr- 
tation et d'application s'élargit sans cesse, est un auxiliaire pré- 
cieux et nécessaire. Mais seule une motivation à l'échelle locale, 
suscitée, par exemple, par l'organisation de stages, permet un in- 
térêt réel, accru par la confrontation des problèmes sur le terrain. 

il faut nécessairement qu'il y ait continuité entre ce qui est écrit 
et ce qui est réellement pratiqué et vécu, afin d'éviter toute rupture 
entre la théorie et la pratique. En Afrique, on ne vit pas comme en 
Europe dans un bain permanent d'informations transmises par des 
moyens audio-visuels et autres, où il est facile de glaner des 
renseignements, de pousser plus loin ses investigations dans le 
domaine qui vous concerne. En Afrique les conditions sont autres 
et ce n'est la plupart du temps pas possible. D'où la nécessité de 
prolonger et d'étayer l'information par une action immédiate et 
facilement réalisable,  



  

H Queis sont les problèmes particuliers de l’enfant africain ? 
  

Le premier problème qui vient à l'esprit est celui du bilinguisme. 
A la sortie de l'école, après la classe, l'enfant retrouve le milieu 
familial où le plus souvent on ne s'exprime pas en français. 

Cela pose donc des questions concernant, d'une part l'acquisition 
et le perfectionnement de la langue seconde, d'autre part la libre 
expression de sa pensée lorsqu'il la traduit en français. L'enfant 
est soumis à deux courants dont les influences s'interpénètrent 
de façon plus ou moins harmonieuse. Il est d'autant plus difficile 
de définir quel serait son développement idéal. Pour cette géné- 
ration intermédiaire, l'impact du milieu traditionnel est encore très 
grand malgré certains ferments de désintégration. L'enfant africain 
doit à la fois apprendre à se servir des techniques et de la cul- 
ture moderne sans se couper de l'organisation familiale, clanique, 
hiérarchisée. Pour réussir cette mutation dans une période de 
transition, il faut lui donner une base solide à partir de laquelle 
va pouvoir se dessiner la personnalité d'un homme africain, maître 
de ses possibilités et conscient du climat social, économique et 
humain où il évolue. Cette évolution doit se faire en partant des 
valeurs traditionnelles dans le contexte communautaire et chaleu- 
reux qui entoure l'enfance en Afrique. C'est pourquoi l'école ne 
doit en aucun cas imposer des valeurs systématiquement oppo- 
sées au milieu social. Il ne faut pas oublier que les enfants 
d'aujourd'hui auront dans l'avenir un rôle très important à remplir.   
  

On parle beaucoup de stades de développement. Y a-t-il des 
problèmes particuliers à l’enfant africain en regard de ces 

stades ? 
  

Lorsqu'on parle de stades de développement, on pense à Piaget 
et aux stades intellectuels, à Freud et aux stades socio-affectifs. 

Il existe des recoupements mais on ne peut pas bien sûr les 
prendre à la lettre. L'idée de stade n'a de sens qu'en rapport avec 
des impératifs moraux ou sociaux. La biologie qui est la même et 
que personne ne nie est remodelée en fonction de ces impératifs. 

L'important, c'est tout ce qui vient se greffer, dans un certain 
complexe culturel, sur la phase biologique du développement et il 
faut en tenir compte pour aménager l'enseignement. 

Tout d’abord, il existe une différence importante dans les struc- 
tures familiales qui sont pour la plupart polygamiques. Cela aboutit 
à la diffusion précoce des liens affectifs sans attachement parti- 
culier et exclusif à une femme-mère. L'enfant est celui de tout le 
monde, des autres femmes aussi bien que des tantes paternelles 
ou maternelles. 

En ce qui concerne les étapes du développement on peut observer 
les stades suivants : 

* Une période de permissivité totale entre la mère et l'enfant de 
0 à 3 ans. La mère est entièrement consacrée à l'enfant, il y a 
contact, fusion à tous les niveaux.   

21



* Après le sevrage, dans la période qui va de 3 à 7 ans, il y a 

rupture de la fusion entre la mère et l'enfant. Néanmoins, l'enfant 

est entouré dans la concession par le père, les autres femmes, 

les tantes. C'est la période d'intériorisation des impératifs sociaux 

et le début de l'éducation proprement dite. 

® À partir de 6, 7 ans l'enfant va à l'école coranique ou à l'école 

française. Le relais éducatif est pris par le groupe d'âge, et l'en- 

fant se défend seul à l'intérieur de ce groupe. C'est une éducation 

à la spartiate. Les adultes n'interviennent que très peu, surtout 

s'il y a différend avec un autre groupe d'âge. Ils n'entrent en jeu 

que dans les cas graves et banalisent le conflit en le ritualisant 

de différentes manières. 

° Vers l'âge de 14-15 ans intervient la période de la circoncision 

ou de l'initiation. Elle peut durer de 3 mois à 1 an. Les techniques 

varient suivant les régions. On apprend durant cette période à 

devenir un homme accompli. Pour les filles il y a un équivalent 

socio-éducatif de l'initiation au cours duquel elles sont formées à 
leur rôle et à leur future vie de femme. 

* Enfin, lorsque l'âge adulte est atteint, on se trouve situé dans 

une hiérarchie d'âge où se pratique le respect strict de l'autorité 

morale et d’un certain ordre socio-moral basé essentiellement sur 
la notion de séniorité.     

  

Quels sont les thèmes qui concernent plus particulièrement EN 
le maître africain ? 
  

Il est bon d'étudier Montessori, Decroly, Freud, mais il faut réflé- 

chir à leur adaptation. Ce sont les adultes, les maîtres qui défi- 

nissent le modèle à réaliser et, si l'école ne crée pas une situa- 

tion adaptée, il y a un fossé qui se forme et provoque une rupture 

avec le milieu de l'enfant. Le maître africain porteur et propaga- 
teur d'un certain nombre de valeurs doit assurer une certaine 
continuité de la culture d'origine. Bien qu'au départ les possibilités 

de structuration de la pensée soient semblables, la psychologie 
est le reflet d'un certain nombre de valeurs, les sociétés étant 
héritières de leur passé et de leur présent. Les principes éducatifs 
peuvent être fructueux s'ils favorisent le passage entre l'homme, 
la famille et la société, en tenant compte de la culture nationale 
et non pas seulement de l'aspect technique, afin que se dégage 
un homme africain.   
  

Propos du D' Ibrahim Sow recueillis par D. Oettinger 

  

22


