
I L existe deux points de vue distincts, mais solidaires, 

sous lesquels l’enfant peut être considéré : le psy- 
chologique et le sociologique. En France c’est habituel- 
lement le point de vue psychologique qui l’a emporté 
à l'exclusion de l’autre. Il en résulte non seulement 

une lacune, mais un empiètement de la psychologie 
sur des problèmes dont elle ramène la solution à l’indi- 
vidu, alors que leurs conditions réelles sont collectives 

ou sociales. Le même reproche peut être fait en sens 

inverse aux sociologues. 

Cette confusion tient à des traditions intellectuelles 

qui s'expriment avec une grande netteté au XVIII° siè- 
cle, bien qu’elles remontent plus haut et par exemple 

jusqu'a Montaigne. Le point de vue psychologique 
peut être représenté par l’Emile de J.-J. Rousseau. 

C’est un livre d'éducation. Le développement de l’en- 
fant y est considéré comme autonome et comme devant 
dépendre de ses initiatives propres. Le milieu de ce 

développement c’est essentiellement le milieu physique, 
il ne doit fournir à l’enfant que l'occasion de se 

développer le mieux possible pour lui-même. C’est le 
principe adopté par certains partisans de l’éducation 
dite aujourd’hui éducation nouvelle. Il n’est alors ques- 
tion que d’aptitudes personnelles, individuelles. L’en- 

fant doit chéir à sa propre nature, il n’a qu’à donner 

les fruits qui sont en elle, car elle est essentiellement 
bonne. La société ne peut que le corrompre. C’est 
l’individualisme intégral. 

Mais comme l’a noté Engels à propos du Discours 
sur l'inégalité, J.-J. Rousseau avait le sens des opposi- 
tions dialectiques. En contrepartie de l’Emile, il y a le 
Contrat Social. Les hommes vivent en société. Pour 
sortir de leur solitude, il leur faut renoncer complè- 
tement à tous leurs droits qui sont illimités et qui 

rendraient ainsi toute vie commune impossible. Après 
l’individualisme c’est le collectivisme intégral. Il appar- 

tient en effet à la société dans sa totalité de rendre 
à chacun les droits qu’elle jugera à propos, mais à 

2 

  

tous strictement les mêmes. Tel est le principe de 
l'égalité chez Rousseau. Ce n’est pas une égalité primi- 
tive des individus. C’est une égalité concédée à tous, 
pour supprimer entre eux une concurrence qui serait 

funeste. Elle a quelque chose d’une définition. Elle 
définit la société en tant que telle face à l'individu 

comme tel. En présence de l'individu intégral, la 
société n’est possible que si elle est la dispensatrice 

suprême des droits; elle se ruinerait elle-même si elle 
en dispensait plus à l’un qu’à l’autre, parce qu’elle 

donnerait au plus puissant le moyen d’accabler le plus 

faible, en opprimant ses droits déjà moindres. Elle a 
une fonction régulatrice, mais pas de contenu propre. 

  

l'attitude individualiste 

  

Cette polarisation contraire de l’individuel et du social 
a subsisté jusqu’à notre époque dans la distribution 
de nos recherches sur l’homme. Dès le xvirr° siècle 
la psychologie d’un Condillac tentait d’expliquer 

l’homme total par l'individu, dont elle s’est fait une 
conception assez abstraite. Elle a cru pouvoir analyser, 

comme si c'était d'origine purement individuelle, ce 
qui se renrontre dans la connaissance de chacun. 
Analyse des idées, examen formel de leurs conditions, 

découverte à leur origine de la sensation. Toute la 
mentalité de l’individu est construite d’impressions et 

d'états purement subjectifs, les sensations, dont on sait 
ce qu'elles peuvent présenter de dissemblable suivant 
les individus. Aïnsi s’édifie le système des idées à 

partir de ce qui peut le plus isoler les individus 

entre eux. Le problème était de savoir comment chacun 
pourra sortir de lui-même. Par le langage évidemment. 
Mais quelle origine lui donner ? Est-il une convention, 

—



à la manière de la société elle-même qui résulte d’un 
contrat ? Mais par quels moyens et sur quelles bases 
établies ? Y a-t-il au point de départ un langage natu- 
rel, qui procéderait des réactions liées aux sensations 
résultant pour chaque individu de ses rapports avec les 
choses ? C’est toujours la même difficulté : le passage 
de l’individuel au social. 

Tels sont les résultats de ce qu’on pourrait appeler 

la psychologie analytique qui part d’un certain contenu, 
qui y trouve des états élémentaires sous forme d'états 
strictement subjectifs et qui doit pourtant atteindre à 

l'objectivité par ses conséquences. Il faut que les combi- 
naisons de sensations répondent à la réalité de l’objet 

et qu’elles soient susceptibles d’être communes à tous 
les individus. 

Il existe aussi, dans la psychologie française, une 

autre forme d’individualisme, non pas mystique à pro- 

prement parler, mais plus expressément spiritualiste, 

celui de Maine de Biran. Il est encore très imprégné 

par la philosophie du xvrrr* siècle et reflète nombre 

d'influences qui viennent de Condillac. Mais l’ordre 

des choses est renversé. Ce ne sont pas les impressions 

périphériques, simples sensations peut-être illusoires, 

qui mettent l'individu en contact avec le monde exté- 

rieur, mais des sentiments beaucoup plus immédiats, 
ceux qui résultent de son effort pour prendre contact 

avec les réalités, avec les individus qui ne sont pas 

lui. Le sentiment du moi, en tant que moyen pour 
sortir de sa personnalité en l’affirmant, nous amène à 
une autre conception qui reste rationnaliste, mais avec 
déjà un appoint volontariste. Bientôt avec Bergson cet 
appoint l’emportera. Le sentiment intime de son moi 

que donnait à l'individu son action sur les choses, 
devient autonome. IL devient la pure intuition de sa 
propre durée, de son devenir, de sa plus intime indi- 
vidualité, de son autarcie totale. En même temps, 
Bergson dénie à la psychologie scientifique toute 

possibilité d’existence. - 

Aussi bien du côté des analystes que du côté des 
intuitifs, nous nous trouvons en présence d’un individu 
fermé sur lui-même. La psychologie française est, en 
grande partie, restée fidèle à cette tradition. Elle a été 
essentiellement une psychologie du moi. Même chez 
des psychologues qui ont essayé de ramener cette notion 
du moi à des facteurs d’ordre naturel, à des facteurs 
non seulement psychiques mais physiologiques, par 
exemple Dumas. Chez lui persiste la notion d’un moi 
composé de l'extérieur, mais c’est le moi qui reste 

le principe essentiel de toute psychologie. Le but de 
toutes ses recherches a toujours porté sur les corrélatifs 
physiologiques de la vie psychique. Mais en réalité, 
cette analyse qui prétendait dépasser les sensations et 
parvenir aux phénomènes nerveux, puis aux rapports 
de ces phénomènes avec ceux du monde extérieur, 
n’aboutit pas, en fin de compte, à un changement de 
principe. On cherche des facteurs qui puissent, par 
analyse, faire sortir du moi, mais c’est toujours en 
fonction du moi. Le moi reste le centre immuable 
de la psychologie, le terme unique de ses spéculations.   

  

l'attitude sociétaire 

  

Mais il existe une attitude inverse, et aussi radicale, 

celle de l’école sociologique française. Durkheim, son 

initiateur, fonde la sociologie sur ce qu’il appelle les 
représentations collectives. Leur rôle est en quelque 

sorte exclusif. Tout ce que l'individu peut concevoir 
ou même observer d’exprimable n’est pas d’origine 

individuelle, mais sociale. C’est un bagage que l’indi- 

vidu reçoit de la société. On voit, en effet, des 

croyances n’appartenir qu’à certains milieux. Elles 

sont ce qui fait que le groupe existe. Elles en sont 

le lien, la raison d’être fondamentale. Maïs comment 

lui-même pourrait-il exister sans ce ciment que sont 

des manières de sentir, des rythmes capables de mettre 
les individus à l’unisson les uns des autres, sans ces 

réactions harmoniques qui s’éveillent d’un individu à 

l’autre et que Durkheim lui-même a observées et 

relatées, lorsqu'il a étudié le fait religieux chez les 

peuples primitifs. C’est cela qui constitue en chacun 
le fond sur lequel pourront s'épanouir les idées. C’est 
là ce qui leur donne pour support les psychologies 
individuelles. Mais Durkheim n'est sensible qu’à leur 

uniformité rituelle et conceptuelle. Les comportements 

individuels ne sont que l’expression de la communauté. 
Et si plus tard, les individus semblent avoir des idées 

plus personnelles, cela encore est une illusion. Au 

début les idéologies n'étaient que beaucoup plus sim- 
ples. À mesure qu'elles ont pris plus de complexité, 
chaque individu a pu se les approprier par certains 
côtés plus ou moins divers. Mais en réalité, elles sont 

entièrement d’origine sociale. Durkheim l’a soutenu 

sans réserve à la Société de Philosophie. Il considère 
que tout ce qui peut être exprimé par le langage, y 
compris les façons de sentir, est d’origine collective. 
Rien ne saurait donc s'opposer davantage que le point 

de vue de Durkheim et celui des psychologues indi- 
vidualistes. 

La thèse de Durkheïim a été reprise avec plus de 
souplesse par Halbwachs son élève, mais qui possédait 
une connaissance plus fine et plus directe de la psycho- 
logie, à laquelle il s'était intéressé, ayant été d’abord 
le disciple de Bergson. Dans son livre Les Cadres 
sociaux de la mémoire, il a essayé de montrer que 
ce phénomène, qui est tenu par les psychologues comme 
essentiellement individuel, comme un fait à base biolo- 
gique, venait au contraire à l’appui de la thèse socio- 
logique. Car les expériences même les plus personnelles 
d’un individu, celles qui sont strictement relatives aux 

faits de sa vie intime ou sentimentale, tout en s’ins- 
crivant dans son souvenir comme étant son passé pro- 
pre, un passé qui ne regarde pas d’autres que lui, 
ne peuvent cependant se formuler, se spécifier, ni par 
suite exister que grâce aux points de repère fournis 
par la société.  



Halbwachs a voulu faire la preuve que nos moin- 

dres tentatives pour ébaucher quelque chose en notre 

esprit supposent un pouvoir de localisation quelconque 

dans le temps ou l’espace, ce qui implique l’usage 

de distinctions dont seule la société où nous vivons 

peut nous donner la notion et nous fournir les circons- 

tances. Supprimez ces références et il ne reste rien 

de l’individuel ou du moins ce qui pourrait en rester 
demeure inexprimable, impossible à individualiser. 

Pour que la mémoire joue, il faut que l'individu 

puisse encadrer son contenu dans des ensembles dont 
les éléments peuvent bien varier avec les personnes 

mais dont tous les termes ne peuvent être qu’em- 

pruntés au milieu social. Pas d’existence intellectuelle 

pour lui, s’il n’existait ces créations d’ordre social aux- 

quelles Durkheim croyait pouvoir donner le nom de 
représentations collectives. 

Cependant la thèse d’Halbwachs n’est plus exacte- 

ment celle de Durkeiïm. Il n'oublie tout de même pas 

qu'il existe une spontanéité chez l’invididu et que les 

références sociales n’y ajoutent que des moyens de 

formulation. Il faut à l’origine postuler une sensibilité 

avec toutes ses exigences et toute son éventuelle diver- 

sité. C’est une réserve que Durkheim n’a pas foite. 

Il semble tenir l'individu pour un simple agent quel- 

conque qui reçoit de la société non seulement ses 

idées, mais jusqu’à ses manières de sentir. Il réduit 
les sensations aux formules d'échange qui permettent 

leur communication d’individu à individu. Halbwachs 

n’est pas tombé dans cette exagération. Il laisse une 
place à la responsabilité personnelle, à l'individu. 

Charles Blondel déclarait qu'il ne serait pas éloigné 

d’adhérer à cette thèse si tout de même elle n’avait 
pas l’air de résorber dans les cadres de la mémoire 

l'essentiel de son contenu. 

La position de Ch. Blondel est un peu différente. 
IL a voulu faire la distinction entre deux facteurs 
également importants : le psychologique et le social. 
L’individu est au confluent de ces deux réalités. La 
part accordée au social est d’ailleurs considérable, et 
il paraît souvent adopter intégralement les thèses 
d’Halbwachs. Non pas d’ailleurs qu’il y ait antériorité 
de celles-ci sur les siennes. Le livre de Blondel sur 
La Conscience morbide a précédé celui d’Halbwachs, 

sur les Cadres sociaux de la mémoire. La différence 
des idées exprimées par l’un et par l’autre montre 

assez la différence de leurs points de départ. Ils étaient 

cependant très liés. Tous deux professeurs à Strasbourg, 
ils avaient eu des rapports intellectuels très étroits. Ils 

ont eu certainement l’un sur l’autre de l'influence. 
Leurs points de vue respectifs n’en sont pas moins 
restés nettement distincts. Car Blondel demeure essen- 

tiellement un psychologue, mais il accorde énormément 
à la sociologie. 

Dans son Introduction à la psychologie collective ïl 

rapporte des exemples qui paraissent à peu près com- 
plètement confirmer les idées d’Halbwachs. Il cite des 

4 

  

impressions toutes sentimentales, toutes intimes de son 

enfance et il montre leur évocation soumise à celle 

d'événements historiques, par exemple à l’image d'un 
pan de mur couvert d'affiches qui portaient le nom 

de général Boulanger. Chez l'enfant qu'il était, encore 
étranger à la politique, mais sans doute excité par 

l’effervescence de la rue, telle de ces impressions tout 

affectives qui hantent les sensibilités enfantines, deve- 
naït souvenir capable d’émerger dans l’avenir, par le 
seul moyen d’un incident qui appartient à l’histoire 
du pays. 

Dans un autre domaine, celui où précisément Maine 

de Biran pensait découvrir la révélation du moi à 

lui-même par une sorte d’intuition essentielle, dans 

le domaine de la volonté, Blondel voit au contraire 

l'empreinte du social sur l'individu. Loin d'envisager, 

avec la plupart des psychologues et des métaphysi- 
ciens, l'acte volontaire comme la manifestation la plus 

authentique de la spontanéité individuelle, comme celle 

où pourrait le mieux se réaliser l’autonomie du sujet 

ou qui pourrait le mieux en donner l'illusion, il y 

voit essentiellement l'acte le plus susceptible d’être 
justifié par des motifs accessibles à la conscience 

commune, donc l’acte le plus conformiste qui soit. 

Qu'il nous arrive au contraire de céder à notre nature, 

en réagissant avant d’avoir pu raisonner sur notre 

conduite suivant les normes courantes, alors nous 

parlerons d’impulsion, de réaction indépendante de 

notre volonté, d'incident inexplicable. etc. C’est donc 

au moment où l'individu se prétend le plus libre 

qu’il est davantage mené par les impératifs sociaux. 

C’est là un véritable renversement que Blondel 
opère entre les valeurs couramment admises. En regard 
du social dont il montre l’emprise toute-puissante sur 
les fonctions psychiques réputées les plus éminentes, 

quel va donc être le rôle de ce qu’il appelle le psycho- 
logique ? Il a été très séduit par Bergson. Sa thèse 
sur La Conscience morbide en témoigne abondamment. 
Il y adopte le mode d’expression bergsonienne comme 
celui qui convient spécifiquement à la sensibilité in- 
time de l'individu. Conformément à la psychologie de 
Bergson, il regarde comme une déformation du psycho- 
logique toutes les déterminations venues de l'extérieur. 
Ces déterminations dont Bergson parle comme d’une 
mécanisation du psychisme sont justement ce qui, pour 
lui, représente l’appareil de la société : appareil rituel, 
verbal, idéologique, juridique, historique, etc. Blondel 
extrait donc dans notre vie tout ce qui est habitudes, 

opinions, explications, motivations, comme quelque 
chose d’origine extérieure. Reste alors le psychologique. 
Il en fait le psychologique pur, qui, réduit à lui-même, 
privé de tout abouchement avec l'extérieur, devient 

pour Blondel lui-même, du pathologique. 

Le psychologique pur ne peut, en effet, se manifester 
que dans ces états de conscience autistique(l) que 

(1) Autisme : made de pensée désinséré du réci.



crée le pathologique. Si donc vous voulez trouver du 
psychologique pur, allez voir les aliénés. Ils sont deve- 
nus comme des étrangers dans la société, en même 
temps que de l’intérieur ils subissaient une poussée 
affective extrêmement puissante. Ils ne savent plus 
s'adapter aux convictions de la pensée commune. Chez 
ces aliénés que leur autisme soustrait aux influences 
extérieures, s’observe un langage incompréhensible, 

fait de locutions où peuvent se rencontrer des restes 

d'éducation intellectuelle, maïs sous une forme confuse, 
baroque, absurde et totalement inintelligible. Le psycho- 
logique que l’aliénation met à découvert n’a donc 
aucune ressemblance avec ce que nous avons coutume 
de considérer comme la psychologie de l'individu nor- 
mal, de l’individu qui participe à la vie sociale. 

Nous retrouvons cependant à travers les propos de 

l’aliéné, les raisons de ce langage extravagant. Les 

mêmes expressions peuvent être employées simultané- 

ment dans des sens différents. Par exemple, le cœur 

peut désigner soit l’organe de la circulation sanguine, 

soit le courage ou le sentiment : « Rodrigue, as-tu du 

cœur ? » Les deux sens ne se confondent pas. Il est 
vraisemblable pourtant qu'ils n’ont pas toujours été 
aussi étrangers l’un à l’autre qu'aujourd'hui. Effecti- 

vement l’aliéné prend à tout instant l’un pour l’autre, 

et de la façon la plus surprenante. Sur ce dernier 

point Blondel donne, dans sa thèse, des exemples 

saisissants. Il multiplie les observations, elles emplis- 

sent les frois quarts du volume. Il y relève toutes 
les explications, toutes les descriptions que les malades 
donnent de leur état. On y rencontre une série de 
coqs à l’âne, d’incohérences. Ces incohérences tiennent 
à ce que l’aliéné, en dépit de quelques néologismes, 
doit encore emprunter ses expressions au langage nor- 
mal, mais celui-ci subit toutes les dislocations qui peu- 
vent répondre aux exigences impossibles de l’inexpri- 
mable psychologique pur. Le psychologique pur est, 
selon Blondel, le subjectif essentiel, qui a été tellement 
réprimé dans la vie normale des individus et qui est 
devenu tellement inexistant pour la conscience de 
l’homme bien adapté à la vie sociale, qu’il faut, pour 
le trouver, le chercher dans ce substrat affectif que 
seule la maladie peut faire émerger à la conscience. 

Voilà donc l'opposition. D’un côté la psychologie 
traditionnelle qui ne connaît que l'individu, et ne 
cherche à l’expliquer que par lui-même, individu d’ail- 
leurs purement abstrait, quel que soit l'effort de cer- 
tains pour le ramener à des causes naturelles. D’autre 
part, les sociologues, les absolus comme Durkheim pour 
qui l'individu est un simple réceptacle à l'égard du 
social, les autres comme Halbwachs, qui laisse à la 
psychologie sa place, mais en quelque sorte occulte, 
et Blondel, qui essaie de montrer ce qu'est le psycho- 
logique, mais en soutenant que, pris en lui-même, il 
ne peut être en aucune façon assimilé aux états obser- 
vables chez l’individu normal, vivant en société : nous 

ne pouvons l’atteindre de façon tangible que chez ceux 
où il redevient libre de défier toutes les formes de 
la raison.     

  

rapports de l'enfant 

et de son milieu 

  

L'étude de l'enfant exigerait celle du milieu ou des 
milieux où il se développe. Impossible autrement de 

déterminer exactement ce qu’il leur doit et ce qui 
appartient à son développement spontané. Il est vrai- 

semblable d’ailleurs qu’il ne s’agit pas d’apports dis- 
tincts qui se juxtaposeraient, mais de réalisations où 
chacun des deux facteurs actualise ce qui est en 
puissance dans l’autre. Si l'influence du milieu pour 
elle-même a été relativement peu étudiée — du moins 
en France, car en Amérique la psychologie est beau- 

coup plus imprégnée de sociologisme — il est impos- 
sible que dans leurs descriptions, dans leurs analyses, 

chaque auteur n’ait manifesté quelque tendance im- 
plicite à plus accorder tantôt à l'individu autonome, 
tantôt à son ambiance. Mais il y en a quelques-uns 
qui ont posé le problème directement et au premier 
rang de ceux-ci le célèbre psychologue suisse Jean 

Piaget. 

Son point de départ est nettement individualiste. Le 
jeune enfant ne connaît d’abord que lui-même. Il est 

enfermé dans son autisme, terme inventé par l’aliéniste 

suisse Bleuler pour caractériser une certaine catégorie 

d’aliénés. Or, c’est précisément le rapprochement de 
leur cas avec celui de l’enfant qui paraît inadmissible. 
L’autisme, selon Bleuler, résulte d’une rupture dans les 

associations qui unissent tout individu normal à son 
ambiance. Cette rupture peut d’ailleurs s'étendre à 

celles qui combinent les fonctions entre elles et de- 

venir intrapsychique. Progressivement isolé du monde, 

à l'égard duquel il devient à proprement parler un 
aliéné, paralysé par la dissociation de ses activités, 
le malade ne sait plus obéir qu’à ses intérêts ou à ses 

sensibilités les plus primitives, les plus intimes, à ses 

impressions affectives ou organiques. Tout son psy- 

chisme se trouve accaparé par elles, concentré sur elles. 

Son comportement finit par leur obéir exclusivement. 

Il s'ensuit des stéréotypies souvent bizarres et que la 

difficulté de pénétrer jusqu’au noyau affectif d’où elles 
procèdent rend souvent indéchiffrables. Le langage lui- 

même, détaché de sa fonction, qui est la poursuite 
d’une compréhension mutuelle, et dominé par le besoin 
d'exprimer l’inexprimable des sensations organiques, 
devenues le seul objet de la conscience, se transforme, 

s’emplit de néologisme, se détourne des significations 

usuelles, devient incompréhensible. Absorbé en lui- 

même, le malade n’a plus vis-à-vis de l’entourage que 
de l’inertie ou des réactions de défense, des gestes de 

refus et de négativisme. 

C’est donc par l’autisme que débuterait la vie de 
l'enfant. Sa détente progressive amènerait ensuite l’égo- 

5 
 



centrisme (1), où le point de vue subjectif domine 

encore, mais où les influences extérieures se font de 

plus en plus nombreuses. L'enfant n’ignore plus ce qui 

l'entoure maïs il s’en fait le centre. Il n’en saisit l’exis- 

tence ou ne l'interprète qu’à travers ses désirs ou ses 

intentions. Il n’atteint la réalité qu’imprégnée de sa 

propre subjectivité. Même quand elle semble déjà se 

détacher de lui, il lui attribue des intentions semblables 

aux siennes ou complémentaires des siennes. C’est ce 

qu’on a appelé sa période animiste. Vers six ou sept ans 

l’égocentrisme commence à décroître, tandis que se 

développe dans la même proportion un sens plus objec- 

tif des choses. L'objectivité résulte, selon Piaget, du 

fait que l'enfant reconnaît dans ceux qui l'entourent, 

non seulement des êtres subordonnés à sa propre exis- 

tence, mais des personnes semblables à lui-même et 
parmi lesquelles il doit se classer. 

De cette évolution Piaget a donné de fort jolis exem- 

ples. Le petit enfant qui se promène au clair de lune 

a l'impression d’être accompagné dans sa marche par 

la lune. S'il fait demi-tour elle va l’accompagner en 

sens contraire. Mais si quelqu'un le croise, il n’aura 

pas l’idée qu’elle puisse accompagner un autre que lui- 
même. C’est toujours par rapport à son moi que 
s’ordonne le mouvement des choses. On pourrait dire 

qu'il s’attribue une sorte de privilège absolu, si la 
notion de privilège n’impliquait pas la comparaison 

préalable d’autrui à soi-même. Cependant à force de se 
faire suivre par la lune à volonté dans les deux sens, 

il finira par se demander si le cas n’est pas le même 

pour d’autres que pour lui et si, par conséquent, elle 
ne pourrait pas suivre simultanément lui et le passant 

qui vient en sens inverse. [Il sera ainsi amené à recon- 

naître entre lui et les autres certains rapports d’équi- 

valence ou de réciprocité. Cette découverte serait l’ori- 
gine d’une évolution intellectuelle décisive. Une repré- 

sentation objective des choses, c’est-à-dire fondée sur 

des rapports impersonnels, aurait pour principe essen- 

tiel que l’enfant est devenu capable de reconnaître à 
tout individu les mêmes possibilités qu’à lui-même. 
Parti de l’individualisme absolu, Piaget subordonne le 
développement de l'intelligence au développement du 
sens social. 

Un autre exemple frappant peut illustrer ce passage 
de l’égocentrisme à l’objectivité, c’est la série des 

réponses obtenues avec le test bien connu de Binet : 
« J'ai trois frères : Paul, Ernest et moi. Est-ce qu'il y 
a une bêtise là-dedans ? » Elles montrent que dans sa 
période d’égocentrisme l'enfant est incapable de se sai- 

sir lui-même à la fois comme sujet et comme objet, 
comme celui qui parle et comme un frère parmi ses 
frères. Par suite, il confondra « Nous sommes trois 

frères, etc. » et « J’ai trois frères, etc. ». Il ne sait pas 

soumettre sa personne aux mêmes rapports que les 

(1) Egocentrisme :absence de distinction entre la réalité per- 
sonneile et la réalité objective. 

6 

  

autres, ou plutôt il ne sait pas saisir d’autres rapports 

que ceux qui rayonnent de lui vers les autres. Pensée 

égocentrique contraire à la pensée de relation. 

C’est en se socialisant, dit Piaget, que l'intelligence 

devient objective. La société intervient chez l’enfant 

comme un moment de son développement psychique, 

amené par une décision de l'esprit, à la suite d’expé- 

riences répétées qui lui auraient démontré les difficultés 

insurmontables du point de vue personnel intégral. Au 

début individualisme sans restriction, sous forme 

d’autisme et d’égocentrisme; puis démission de cette 

attitude exclusive, égalisation des prérogatives, exacte 

réciprocité entre tous les êtres qui perçoivent et qui 

pensent : rien ne saurait plus ressembler à l'alternative 

de l’Emile et du Contrat Social. Sous quelle sorte d’in- 
fluences le « Citoyen de Genève » paraît-il avoir inspiré 

le Professeur de l’Institut Jean-Jacques Rousseau ? Si 

la rencontre est fortuite, elle valait cependant d’être 

notée. Elle n’en marquerait que davantage la force 

d’attitudes idéologiques aussi persistantes. Mais si bien 

équilibrée que soit la thèse de Piaget, elle ne paraît 

pas répondre aux données de l'observation. Elle n'est 

pas conforme aux rapports réels de l'enfant avec son 

milieu, qui ne sont pas de simple succession, qui ne 

relèvent pas du pur raisonnement ou de l'intuition 
intellectuelle, mais qui mêlent dès l’origine sa vie à 

son ambiance, par l'intermédiaire d’actions et de réac- 
tions appartenant à tous les plans de son psychisme. 

L’autisme n’est pas le premier état de l'enfant si, 

par son étymologie et par son application au cas des 

schizophrènes (1), l’autisme est bien le repliement de 
l'être sur son monde intérieur ou sur les vestiges de sa 
sensibilité la plus intime, à l'exclusion de toute réaction 

dirigée vers le monde extérieur. Rien-de plus opposé 

à cet égard que leurs comportements respectifs : atti- 

tudes ou gestes stéréotypés, phases d’immobilité coupées 
d’impulsions sans rapports avec les circonstances chez 

l’aliéné, et sensibilité perpétuelle du petit enfant aux 
excitations extérieures qui suscitent chez lui soit de 

simples réflexes perceptifs, soit des réactions affectives 
plus ou moins intenses, soit des gestes d'approche ou 

d’évitement. Quand ces gestes d’abord dissociés com- 

mencent à s'organiser, c’est à propos d'objets extérieurs 
comme le biberon. 

Mais la différence essentielle est entre le négativisme 
ou l'indifférence du schizophrène à l'égard des per- 
sonnes et l’union comme vitale du petit enfant avec 
son entourage. Peut-être est-il exagéré de dire, comme 

Piaget me l’a reproché, que l’enfant est dès ce moment- 
là un être social. Par ses moyens de subsistance, par 
tous ses besoins, c’est cependant de son ambiance 
humaine qu’il dépend. Et cette situation de fait a des 
conséquences immédiates qui déterminent l'orientation 
de son développement psychique. Dans l'espèce hu- 
maine la période où le petit ne peut pas se suffire à 

  

(1) Schizophrénie : affection mentale caractérisée par un replie- 
ment sur soi-même.



lui-même n’est pas de quelques heures, de quelques 
jours ou de quelques semaines, elle est. de longues 

années. Et dans les premiers mois de sa vie c’est une 
impéritie complète et c’est la nécessité d’être assisté, 

non seulement pour s’alimenter, mais pour être tiré 
d’une position gênante, pour être sorti d’une immobi- 

lité pénible, pour être remué, transporté, bercé, pour 

être nettoyé s’il se mouille, pour obtenir la satisfaction 

de ses exigences les plus élémentaires et les plus 
urgentes. Il en résulte que toutes ses activités, toutes 
ses aptitudes sont polarisées vers ses moyens de secours, 
c’est-à-dire vers les personnes. Entre elles et lui, il 
doit s'établir des systèmes de prévision et d’entente 
mutuelle. Les premières relations utilitaires de l’enfant 
ne sont pas ses relations avec le monde physique qui, 
lorsqu'elles apparaissent, commencent par être pure- 
ment ludiques; ce sont des relations humaines, des 
relations de compréhension, dont l'instrument néces- 
saire sont des moyens d'expression, et c’est pourquoi 
l'enfant, s’il n’est sans doute pas un membre conscient 
de la société, n’en est pas moins un être primitivement 
et totalement orienté vers la société. 

Ses liens avec le milieu ne sont pas de raisonnement 

ou d’intuition logique, mais de participation aux situa- 
tions où il se trouve ou pourrait être impliqué et à 

tout ce qui peut les motiver. Il s’y confond en quelque 
sorte. J’ai insisté souvent sur l’importance que pren- 

nent, dès-les premiers mois, ses réactions émotionnelles 
et celles de son entourage. Par elle s’établit une sorte 
de communion affective qui précède chez l'enfant, 
comme sans doute dans l’histoire de l’humanité, les 
relations idéologiques. Le rôle des émotions est sans 
doute d’être un système d'expression antérieur au lan- 
gage articulé : celui qu’il fallait pour entraîner, par 
une sorte de contagion, de puissantes réactions collec- 
tives. Elles ont été cultivées comme telles par les rites 
des peuples primitifs et restent aujourd’hui le moyen 
de provoquer des réactions grégaires. Déterminant chez 
ceux qu’elles gagnent des impulsions convergentes ou 
complémentaires, elle les fond en une seule masse sen- 
tante et agissante. Par elles l'individu appartient à son 
milieu avant de s’appartenir à lui-même. Sur le plan 
psychologique c’est une sorte de communisme primitif. 
Et c’est là, sans doute la première phase par où passe 
la conscience de l'enfant. 

En effet, entre deux et trois ans, se multiplient les 
occupations et les jeux où il semble prendre à tâche 
de distinguer entre son action et celle des autres, ou 
même entre les aspects actif et passif de sa propre 
activité, comme s’il lui était besoin de regrouper des 
réactions jusque-là mal identifiées et indistinctement 
distribuées entre tous les participants d’une même 
situation. Puis survient vers trois ans ce que j'ai décrit 
sous l’appellation de crise de personnalité, où la diffé- 
renciation porte sur quelque chose de plus stable et 
de plus constant que des actes ou des situations, où ce 
que l'enfant oppose, c’est sa propre personne à celles 
d'autrui, et où il le fait avec une intempérance qui   

atteste l’apparition d’une nouvelle aptitude et le besoin 
de l'exercer. Il dit « non » systématiquement à tout ce 
qui vient d'autrui, use du « je » et du « moi » à tous 
propos, il apprend la distinction du mien et du tien. 
Sa propriété n’est plus seulement l’objet dont il use 
ou voudrait user, c’est ce qui lui appartient de façon 
Permanente et en quelque sorte légale, c’est une 
dépendance de lui-même. Et la propriété d’autrui, qu’ii 
reconnaît du même coup, peut porter ombrage à son 
désir de se préférer lui-même, qui prend alors une 
grande activité. En même temps disparaissent les der- 
niers vestiges de l’ancien confusionnisme, par exemple 
les soliloques dans lesquels il devenait tour à tour les 
deux interlocuteurs. 

Cet ensemble de symptômes qui accompagnent 
l'émergence du moi montrent bien qu’il n’est pas une 
donnée première de la conscience mais une acquisition, 
une conquête; que l'enfant ne passe pas de l’individua- 
lisme au social, mais au contraire qu’il lui faut s’indi- 
vidualiser lui-même à partir de ces impressions et de 
ces réactions qui commencent par le mêler à son 
entourage.Ïl n’y a d’ailleurs pas plus d’entourage dis- 
tinct que de moi distinct. Leur différenciation est 
mutuelle et solidaire. Elle n’est pas achevée en un 
jour. Elle se poursuit durant plusieurs années. Tout 
progrès dans la conscience du moi entraîne un progrès 
concomittant dans l’aptitude à imaginer la société. 

Le moi de l'enfant commence par se manifester de 
façon purement formelle et encore très dépendante, 
puisqu'il ne s’affirme que par opposition à tout ce que 
peuvent dire ou faire les personnes de l’entourage. Il 
prendra plus de contenu dans les périodes qui suivent, 
soit que l'enfant, plein de complaisance pour lui-même, 
prenne plaisir à faire parade de ses activités et ainsi 
les développe ou les affine; soit, mieux encore, qu'il 
essaie de s’approprier par l’imitation, les supériorités 
qu'il constate en autrui. D’âge en âge, les milieux qui 
agiront sur lui s’élargiront, se renouvelleront. D'’âge 
en âge, il pourra faire élection de milieux qui seront 
plus ou moins selon ses préférences. Les uns seront 
des milieux naturels, comme la famille, d’autres des 
milieux sociaux comme la profession, d’autres encore 
des milieux de fantaisie, comme les associations de 
divertissements. Dans chacun il trouvera occasion d’en- 
richir ou de modifier sa personnalité. Aussi l'étude de 
ces différents milieux serait-elle nécessaire pour une 
meilleure connaissance de l'individu. Et c’est ainsi que 
la psychologie et la sociologie devraient combiner leurs 
efforts 

  

HENRI WALLON. 

  

    

Article extrait des Cahiers Internationaux de Sociologie, 1947. 

7


