
  

L'ÉDUCATION 

EN MILTEU TEDDA 

une étude psychopédagogique 

Le Tchad, vaste morceau d'Afrique s'étendant du cœur du 
désert saharien aux forêts tropicales, a une superficie de 
1 284 000 km. Il est divisé en quatorze préfectures. Celle qui 
nous intéresse est la préfecture du Borkou-Ennedi-Tibesti con- 
nue sous le sigle de B.E.T. 
Elle occupe la partie nord et désertique de l'état tchadien avec 
une superficie de 530000 km° pour une population de 80 000 
habitants appelés « tedda » ou « goranes ». Elle est divisée en 
trois sous-préfectures qui administrent un certain nombre de 
tribus, dénommées « cantons » par la colonisation. I| y en a 
environ 18. 

Les peintures rupestres, les champs néolithiques et paléolithi- 
ques sont les témoins d'une époque qui s'étend de 1 800 000 
avant Jésus-Christ à l'an 1000 de notre ère, époque où des peu- 
ples de chasseurs et d'éleveurs vivaient aux bords des fleuves 
sahariens aujourd'hui asséchés. 
La première culture qui influença la société tedda fut la culture 
musulmane avec la pénétration de la confrérie sénoussiste de 
Seid Mohamed-A| Mahdi vers 1898. La pénétration française 
commença en 1907 et s'acheva en 1914 avec la défaite des 
sénoussistes à Gouro. 
Les teddas dont les origines sont encore discutées par les 
chercheurs forment un vaste groupe ethnique s'étendant sur 
toute la région du Borkou Ennedi Tibesti. 

  

la famille tedda 

et le clan 

  

À l'opposé de la famille occidentale 
qui a comme structure une existence 
autonome, indépendante, la famille origi- 
nelle tedda est intimement intégrée à 

un ensemble structuré. « Le clan est l'en- 
semble de toutes les personnes vivantes 
ou défuntes qui se reconnaissent un 
ancêtre commun.» Cette union est l’ac- 

ceptation des lois et règles qu'ils ont 
donné au clan et qui font la force des 
vivants. Un clan qui comprend donc des 
individus unis par le sang paternel peut 
se disperser dans l’espace dans ce pays 
où la vie nomade est de règle. 

25



26 

Mais c'est cependant dans l'ordre mo- 
ral que la puissance du clan est restée 
la plus forte. Elle s'exprime d’abord par 
des interdits ét des tabous. Le plus im- 
portant des interdits est celui qui con- 
cerne les mariages. Cinq à neuf géné- 
rations doivent séparer les futurs mariés. 
Cela revient à interdire pratiquement le 
mariage à l'intérieur du clan. Les maria- 
ges sont donc toujours exogames dans 
la société tedda. C'est dans le cadre du 
clan et de la tribu que se développe 
l'éducation des enfants. Deux groupes y 
participent : « la famille restreinte », père, 
mère, grands frères, grandes sœurs, 
grands-parents paternels; « la famille éten- 
due » : les cousins, cousines, oncles, tan- 
tes, les membres du clan paternel et 
maternel, les membres de la tribu. Les 
teddas sont de tempérament peu religieux. 
Ils sont actuellement « islamisés »; il 
existe cependant un vieux fond de croyan- 
ces pré-islamiques qu'on retrouve sous 
formes de légendes. 

  

le tchapti halagana 

ou classe d'âge 
  

A l'intérieur d'un canton une organisation 
des jeunes fonctionne avec une structu- 
ration très simple. Cette organisation, le 
tchapti halagana, peut être appelée classe 
d'âge. Elle rassemble tous les jeunes des 
deux sexes non mariés, de tous les clans 
qui composent le canton et ceux des 
cantons voisins qui désirent y participer. 
C'est une véritable « école » où les jeunes 
apprennent le sens de la hiérarchie, de 
la discipline, le respect des valeurs tra- 
ditionnelles. Le tchapti hahalaga joue un 
rôle important dans l'établissement des 
rapports de coopération entre les jeunes 
et même entre les clans (cueillette des 
dattes, danses et jeux organisés à l'occa- 
sion d'un mariage). C'est aussi une sorte 
de caisse de solidarité qui vient en aide 
en cas de besoin (si l'un de ses mem- 
bres commet une faute on lui inflige une 
amende du fait du droit coutumier ou de 
la justice). Il faut également mentionner 
les activités ludiques qui ont un carac- 
tère fraternel, égalitaire, éducatif. 

Cette organisation est peu structurée. 
Un «chef » est élu pour une durée illi- 
mitée. Il préside les réunions et en cas 
de litige entre deux membres de l'’orga- 
nisation il forme un comité pour régler 

  

  

les différents. Il parle au nom du groupe. 
Il a plus un rôle d’arbitre que de « com- 
mandant ». Un point important de cette 
organisation, c’est que le jeune y trouve 
sa vraie place, sa fonction et son statut. 
En vivant les activités collectives, il con- 
tribue directement à son affirmation dans 
le groupe. C’est une entité à structure et 
à dynamique propres qui permet la socia- 
lisation du jeune adolescent. 

  

relation mère-enfant 

  

L'amour maternel tedda, comme chez 
toutes les femmes africaines s'exprime 
de mille et une façons. La tradition, les 
mœurs ont tracé une voie sacrée que la 
femme tedda suit et qu'elle est fière de 
suivre. La mère est esclave de son enfant 
jusqu'au sevrage. Elle abandonne rarement 
son bébé. Elle le porte partout où elle va, 
enveloppé dans un pan de tissu imprimé, 
à califourchon sur son dos. Son enfant se 
déplace avec elle au cours de son travail. 
La nuit, il dort collé à la poitrine de sa 
mère qui se réveille au moindre cri pour 
le calmer en lui donnant le sein à toute 
heure et sans mesure. L'allaitement prend 
fin quand le bébé atteint deux ans quel- 
quefois deux ans et demi. La satisfaction 
des besoins du bébé dépasse le domaine 
alimentaire. Aussi avant la séparation qui 
aura lieu après le sevrage ses moindres 
caprices sont exaucés quels qu'ils soient. 
La mère tedda estime que sa présence 
est nécessaire pour assurer un rythme 
normal de vie à son enfant. 

Quelques mois avant le sevrage total, 
une vieille grand-mère vient tenir com- 
pagnie à la mère. C'est la future nourrice. 
Pour éviter une rupture brutale, cette 
femme s'occupe de l'enfant et cherche 
petit à petit à remplacer la mère. En 
plus de l'allaitement l'enfant reçoit à 
petite dose des bouillons préparés spé- 
cialement pour lui, voire même de la nour- 
riture d'adulte et du lait. Le sevrage ter- 
miné, c'est cette grand-mère qui est char- 
gée de la première éducation. Pendant 
presque un an elle vit dans l'enceinte 
familiale dont plus tard elle s'écartera 
pour s'occuper de l'enfant jusqu'à la cir- 
concision. Jusqu'à cet âge l'enfant est « à 
l'ombre des femmes ». Le père, quand il 
est à la maison, s'occupe rarement de lui 
et laisse libre cours à la mère et aux 
grands-mères, attendant le moment où il 
lui reviendra la charge. En tant qu'éduca-



trice la grand-mère inspire à l'enfant le 
respect de la nourriture et des objets 
ménagers. Elle méprise la gloutonnerie, 
le vol des aliments dans les tentes, les 
fautes deshonorantes, les gestes inter- 
dits. Il apprend à ce moment-là à suppor- 
ter les privations, par le refus qu'on lui 
oppose de lui donner toute nourriture 
consistante entre les repas. Quand il en 
réclame on lui donne du lait car dans le 
désert le premier devoir de l’homme est 
de « tenir le coup ». 

  

l'enfant et Ja vie 

du campement 

  

L'enfant tedda participe très jeune aux 
activités du campement. On lui confie 
très tôt certaines responsabilités qui, sui- 
vant les anciens, faciliteront son intégra- 
tion dans le groupe clanique et ethnique. 

® Entre trois et six ans, au moment où 
les grands travaillent, il est chargé de 
chasser les chevreaux qui viennent brou- 
ter les nattes de la tente et les poules 
qui viennent picorer les maigres grains 
de mil que la mère fait sécher au soleil. 
Il s'acquitte de sa mission en s'y intéres- 
sant beaucoup. 

® A l'âge de cinq, six ans il accompagne 
Sa sœur à la source pour l'aider à rem- 
plir les « chinis » (guerba à eau en peau 
de chèvre). L'après-midi c’est l'heure du 
repos. En bandes joyeuses ils jouent entre 
amis, frères et voisins et sous la « sur- 
veillance absente » des anciens ils don- 
nent libre cours à leurs désirs: tantôt 
c'est une lutte à deux sur l'incitation des 
autres, tantôt une course. Il arrive que 
des jeux soient brutaux et qu'il y ait des 
rixes. L’adulte n'intervient pas pour sépa- 
rer les antagonistes. Si on lui demandait 
pourquoi ce refus d'intervention, sa ré- 
ponse serait à peu près la suivante : 
« Mon intervention n'est pas nécessaire, 
c'est ce contact qui fera de mon fils 
l'homme capable de se défendre tout 
seul demain. Si j'interviens dans leurs 
querelles et leurs jeux, ils ne se trouve- 
ront pas à l'aise. Pour faire un homme 
il vaut mieux commencer tôt que tard. 
Mon fils ne me pardonnerait pas d'en 
avoir fait un homme peureux et un homme 
qui a peur de son ombre n'est pas un 
homme dans la société tedda ». On sent 
dans cette réponse que les parents veu- 
lent que leur enfant soit avant tout un   

individu capable d'affronter les dangers 
et pour cela tout est bon pour y parvenir. 

® Entre six et neuf ans les jeux ont tou- 
jours lieu en groupes mixtes. Cependant 
on peut sentir un petit détachement du 
groupe des filles. Elles commencent à 
donner plus d'importance aux danses, aux 
jeux se rapportant à la cuisine, à l'entre- 
tien de la maison, etc. Les garçons à 
partir de six ans reçoivent des tâches 
qui impliquent certaines responsabilités. 
Près des campements ils sont chargés 
de la garde des chamelons, des chèvres 
et des veaux dans l’ennerie (oued). Pen- 
dant cette garde, les garçons mettent en 
œuvre leur adresse et leur fantaisie. Les 
plus âgés aident les plus jeunes à fabri- 
quer des bâts de chameaux et à mouler 
des chameaux et autres animaux dans 
l'argile pour en faire des jouets. A huit 
ans les filles participent aux travaux mé:- 
nagers (garde du petit frère, qui dort, 
balayage du «haricot “ », de la cuisine 
et de la cour où se réunissent les grands, 
corvée d'eau). À cet âge commence aussi 
un jeu viril dont les filles ne sont pas 
exemptées : il consiste à s'appliquer sur 
les poignets des braises incandescentes. 
Il ne faut ni pleurer, ni montrer sa peur 
par des grimaces. Cette vie turbulente 
prend fin lors de la circonsition. 

M La circoncision 

C'est l'évènement le plus marquant de 
la vie du jeune garçon. Elle se pratique 
vers l’âge de dix, douze ans et son ori- 
gine est antérieure à l'introduction de 
l'Islam. La cérémonie a toujours lieu à 
l'époque de la récolte des dattes car c’est 
à cette période que les palmeraies ras- 
semblent presque tous les nomades. L'ac- 
complissement de ce rite demande sept 
jours. Les quatre premiers jours après 
l'opération sont marqués par des festi- 
vités, des danses et des veillées de 
jeunes. Le septième jour une grande danse 
est organisée en l'honneur du jeune opéré. 
Il se présente devant les « griots » pour 
leur donner des récompenses et va saluer 
ses proches parents, sa famille et leurs 
amis. Ceux-ci lui donnent sur le champ 
ou sous forme de promesses des cadeaux 
en espèces ou en bétail. Après cette 
dernière cérémonie l'enfant passe à l'état 
d’« homme », tant dans sa famille qu'au 
sein de la collectivité. 

* Haricot: habitation des nomades, construite en 
nattes, facilement démontable, ayant la forme d’un 
haricot. 

27



28 

H L'adolescent 

Le jeune circoncis est émancipé. Il ne 
participe plus aux petits jeux, ne tend 
plus de pièges aux oiseaux. Il porte la 
tête rasée, enroulée dans un turban et 
gère lui-même ses biens, c'est-à-dire ceux 
qu'il a reçu le jour de sa naissance, de 
son baptême et de sa circoncision. Cepen- 
dant ces biens restent encore dans le 
troupeau paternel. « Notre homme » quitte 
Sa nourrice et revient vivre dans la mai- 
son paternelle pour continuer son édu- 
cation et son instruction. Sa relation est 
plus étroite avec son père qu'avec sa 
mère. || est considéré comme un « homme 
de modèle réduit »; aussi son éducation 
va-t-elle se faire par imitation. Désormais 
il va seconder son père dans son travail 
et commencer à participer aux activités 
productives. Au niveau de l'économie 
familiale, toute une série de tâches lui 
incombe. Il est chargé en premier lieu de 
s'occuper du bétail: abreuvage, garde, 
soins. Vers treize ans l'éventail des acti- 
vités s'élargit : l'enfant a de plus en plus 
d'autonomie et déborde du cadre familial. 

Son apprentissage de berger et d'hom- 
me à part entière continue maintenant 
dans le grand désert, domaine de tous les 
nomades. Il rejoint le gros du troupeau 
dans les grands ergs pour parfaire son 
instruction. L'éducation par imitation, qui 
était l'affaire du père juste après la cir- 
concision, devient en grande partie l'al- 
faire de tous, plus exactement des mem- 
bres du clan et indirectement de la tribu. 
Le jeune est soumis à des obligations qui 
préparent son accession au stade adulte, 
jusqu'à son mariage. Très vite il comprend 
à travers la vie qu'il mène, les privations 
que lui a fait subir sa nourrice. 

La séparation entre l'adolescent et sa 
famille est très nette. Aucune cérémonie 
particulière ne la marque. Ni le père, ni 
la mère n'en sont touchés. Lui-même en 
est fier car il sait qu'on compte sur lui et 
il est farouchement déterminé à réussir. 
Cette séparation n'a pas de limite de 
temps. La réunion peut se produire au 
bout de six mois ou d'un an. Tout dépend 
des pluies, facteurs de rencontre et de 
réunions des familles et des clans dans 
les pâturages les mieux fournis. 

Dans les grands ergs avec ses aînés, 
il met en pratique ce qu'il a appris dans 
le cadre familial. A travers les contes 
et les causeries des plus âgés, il apprend 
l'histoire de ses ancêtres le soir au clair 
de lune. Chaque matin, avec un berger   

plus expérimenté, il parcourt les dunes, 
les rochers, les vallées pour contrôler les 
animaux qui paissent. || apprend à recon- 
naître les traces que laissent les animaux 
sur le sable, ainsi que la signification des 
marques, qui indiquent le lien de parenté 
entre tribus sur les chameaux et les cha- 
melles étrangères. Chaque fait concret, 
chaque action peuvent être utiles et 
nécessaires à la compréhension, à la 
maîtrise du désert et à la communauté. 

Comme dans toute l'Afrique, l'enfant 
représente « l'objet de valeur» le plus 
précieux. L'éducation traditionnelle tedda 
sommairement vue «relève uniquement 
de la psychologie génétique et du proces- 
sus de socialisation de l'individu qui, au 
cours de son développement, intègre à sa 
personnalité les valeurs de son groupe 
social, ethnique culturels ». 

M L'éducation de la fille 

Il n'existe pas d'opération sexuelle 
comme chez les Arabes des tribus noma- 
des voisines. Cependant il y a une période 
de claustration collective pendant laquelle 
on tatoue en bleu leurs lèvres inférieures 
et leurs gencives. C'est une transformation 
purement esthétique. Jusqu'au mariage qui 
est très précoce, vers quinze ans, la fille 
est toujours sous la surveillance de la 
mère. Il n'y a pas de séparation comme 
chez les garçons. « À l'ombre des fem- 
mes », elle suivra l'exemple des femmes 
et apprendra leurs leçons quotidiennes. 
Comme le garçon seconde le père, elle 
va seconder la mère et commencer à 
participer aux activités productrices 
aller puiser de l'eau, accompagner sa 
mère parfois dans ses courses, piler le 
mil, balayer le haricot, s'occuper du jeune 
frère ou de la jeune sœur, cuisiner. 

Il faut citer Adbou Moumouni pour 
récuser les interprétations erronées de 
cette phase de l'éducation: « attribuer à 
l'enfant un rôle de domestique à cette 
période, c'est appliquer à la société afri- 
caine précoloniale au sein de laquelle pré- 
existaient pour le moins, en même temps 
que des rapports sociaux de type féodal, 
beaucoup de traits combien vivaces de la 
communauté primitive (propriété collec- 
tive de la terre, division héréditaire du 
travail .), des catégories économiques de 
la société bourgeoise capitaliste ». 

Nous avons déjà vu que cette race 
tedda, assez mal connue, occupe dans le 
nord du territoire tchadien, depuis des 
millénaires, un espace saharien qui lui   

1 

| 

| 

|



  
appartient, où elle ne demande qu'à vivre 
libre. Elle a institué un système éducatif 
dont Abdou Moumouni dans « Education 
en Afrique » dit qu'il « était adapté à la 
simple transmission de l'expérience des 
aînés aux cadets, dans le cas d’une tech- 
nique relativement peu développée et 
essentiellement empirique …, aussi l’ins- 
truction et l'éducation dans la société 
traditionnelle se proposaient-elles de for- 
mer un bon guerrier attaché à son clan, 
à sa tribu, soucieux et respectueux de la 
loi de ses ancêtres, du droit des aînés et 
de l'autorité des vieillards et du chef … 
L'efficacité de cette éducation a été ren- 
due possible par son lien intime avec la 
vie ». 

  

léducation moderne 

  

L'éducation traditionnelle tedda, vue 
dans son entité, répondait aux conditions 
économiques, sociales et politiques de la 
société tout entière. Tous les enfants sans 
distinction de rang social passaient par le 
même système et étaient membres à 
part entière des organisations parallèles 
aux clans et aux tribus. Elle associait   

éducation et instruction réparties tout au 
long de la vie et liées étroitement à elle 
à travers les actes sociaux de production 
et les manifestations collectives diverses. 

Mais l'introduction de l'école va boule- 
verser ces structures car, comme dans le 
reste de l'Afrique, elle est la transplan- 
tation du modèle métropolitain. Par ail- 
leurs, au contact de la réalité africaine, 
le système a été appelé à jouer un rôle 
différent et plus ample que celui qu'on 
lui assigna en Europe, dans la mesure où 
toute éducation cessait de s'exercer dans 
la famille. La politique officielle se pro- 
posait de faire acquérir à une élite res- 
treinte les caractéristiques culturelles 
françaises. 

Les premières écoles furent réservées 
aux fils des chefs de canton, des notables, 
des gardes nomades, des militaires et des 
mulâtres (fils et filles de militaires fran- 
çais et de mères tedda). La langue ensei- 
gnée était uniquement le français, aucun 
idiome ne pouvait être utilisé dans la 
classe. Sa finalité était de chercher à 
éduquer pour transformer le genre de vie 
du jeune tedda et le rapprocher de la 
nouvelle administration. A partir des an- 
nées cinquante, l'école ouverte pour un 
groupe déterminé est accessible à toute 
la population, sans être obligatoire. Après 
douze ans d'indépendance, où en sont 
l'organisation et la finalité du système 
scolaire au Borkou - Ennedi - Tibesti ? 

Dans ses structures l'organisation est 
demeurée la même, mais elle est en ré- 
gression dans son application. Les fina- 
lités sont indéterminées. Les privilégiés 
qui ont pu fréquenter l'école sont-ils au 
moins, comme on le dit, tirés d'affaire ? 
Il n'en est rien. 

A quoi sert l’école ? Elle sert tout juste 
à apprendre à lire, écrire et compter de 
la manière la plus archaïque, selon des 
méthodes pédagogiques contraignantes. 
Le bilan de ces vingt années montre que 
l'enfant tedda, dont l'éducation par sa 
propre société devait faire l’homme de la 
famille, du clan et de la tribu, est par le 
système utilisé tellement transculturé 
qu'il disparaît vers les grandes villes 
(Abéché, Fort-Lamy), augmentant ainsi le 
nombre des oisifs, des « citoyens morts ». 

L'école apparaît comme un facteur de dif- 
férenciation sociale entre scolarisés et 
non scolarisés. Elle établit ainsi une rup- 
ture entre deux groupe tant du point de 
vue psychologique et intellectuel que do- 
mestique. 

29



30 

L'observation de F. Flis Zonabend dans 
les « Lycéens de Dakar » est aussi valable 
pour les scolarisés du B.E.T. « Pour tous 
les élèves africains, l’enseignement sco- 
laire constitue une initiation à l’acquisi- 
tion d'un savoir totalement différent de 
celui reçu dans la société d’origine — 
la participation à cet enseignement affecte 
l'ensemble de la vie sociale et familiale 
des scolarisés. Une grande partie de leurs 
préoccupations demeure inaccessible à 
leur entourage par l'obstacle de la langue 
et par l'apprentissage d'une culture étran- 
gère. Isolé dans et par son milieu sco- 
laire, le scolarisé le devient aussi dans sa 
communauté d’origine. » 

  

repenser l'enseignement 
  

Dans la mesure où l'école est acceptée 
comme dispensatrice de techniques il 
faut, pour qu'elle ait plus de valeur, qu'elle 
accepte de ne pas faire sortir totalement 
l'enfant de la société d'origine. Il faut 
chercher plutôt à l'intégrer dans son 
milieu, car l'homme dépend de son milieu 
physique et biologique d'une part, de son 
milieu social, culturel et historique d'autre 
part. Il a donc tout intérêt à connaître son 
milieu, à le comprendre en vue de s'y 
adapter tout en en retirant le maximum 
d'avantages. 

Comme nous l'avons vu dans l'éduca- 
tion traditionnelle pragmatique, l'enfant 
tedda grandit et se développe dans une 
aire géographique déterminée à une épo- 
que donnée de l'histoire et au sein de 
collectivités qui ont leur caractère propre 
et ces facteurs ont leur influence sur sa 
formation et sur son éducation. Ces impé- 
ratifs géographiques, sociaux et politico- 
économiques étaient pris en considération, 
ce qui permettait à l'enfant d'avoir sa 
place dans la société et de la continuer. 

L'enseignement moderne formel ne te- 
nant pas compte de la valeur certaine de 
ces facteurs met l'enfant dans l'embarras 
et le déracine de sa famille, de son clan, 
de la collectivité qui est une partie de 
lui-même. Quelle sera donc la place de 
l'école après cette observation ? 

Jusqu'à maintenant l'école a été, pour le 
Treu, «® 1éservuir de la fonction publi- 
que ». Elle a gardé la même forme et le 
même contenu que pendant la colonisa- 
tion. Pour arriver à résoudre ce problème 

  

de conflits et de désaxement, il faut par- 
tir de l'étude du milieu. L'étude du milieu 
exploitable au point de vue pédagogique 
ne Saurait constituer un sujet en soi: elle 
contribue à préparer l'enfant à la vie en 
l’aidant à connaître le milieu dans lequel 
il vit, ses possibilités et ses ressources 
et lui permet de s'y intégrer tout en le 
préparant à contribuer à son amélioration 
et à sa prospérité. Cette étude du milieu 
dont la conception et le but ont été défi- 
nis à la Conférence Internationale de l’Ins- 
truction publique de Genève en 1968 : «Il 
faut entendre par étude du milieu, tout 
ce qui est extérieur à l'être humain, soit 
l'environnement plus ou moins immédiat, 
l'ensemble des actions et des influences 
qui s'exercent sur lui et auxquelles il réa- 
git : actions et influences de la nature et 
du climat, de la vie en zone urbaine ou 
en rone rurale et sociale, des circonstan- 
ces et des événements dont la connais- 
sance lui est apportée par les divers 
moyens d'information dont il dispose. Il 
comprend aussi l'héritage du passé, les 
us, les coutumes et traditions, la littéra- 
ture et l’histoire, la religion et le droit, 
les découvertes de la science et leurs 
applications, les œuvres matérielles et 
intellectuelles de nos devanciers qui ont 
enrichi le patrimoine de l'humanité par la 
transmission des biens de la culture. » 

Cette définition montre que l'étude du 
milieu ne se limite pas à une discipline 
particulière, elle s'accroche à toutes les 
disciplines comme une méthode englobant 
éducation et enseignement. On peut dire 
que sur le plan éducatif elle contribue à : 

® renforcer les liens entre le travail ma- 
nuel et intellectuel: 

® préparer la jeunesse à ses responsa- 
bilités futures grâce à une compréhension 
meilleure des conditions et des possi- 
bilités de la vie humaine dans un monde 
en rapide évolution: 

® rapprocher le milieu scolaire du milieu 
familial et social; il y naîtra donc une 
meilleure collaboration au bénéfice de 
l'un et de l’autre: 

® participer à l'intégration de l'enfant 
dans son milieu de façon plus harmo- 
nieuse; 

® rendre l'enfant des zones rurales cons- 
cient des possibilités et des difficultés 
de la vie à la campagne et de la néces- 
sité pour ses habitants de contribuer 
activement à l'amélioration de leurs condi- 
tions d'existence.



Et sur le plan de l'enseignement elle” 
assure : 

© une base concrète aux divers stades 
de l'acquisition des connaissances: 

® une première formation scientifique par 
l'entraînement à l'observation objective, 
à un mode de pensée analytique, aux 
méthodes de la découverte, à la réflexion 
et au jugement; 

® une participation active à l'acquisition 
du premier savoir, puis aux disciplines 
spécialisées, qui seront abordées aux 
cours de la scolarité: 

® une meilleure connaissance de l'habitat 
humain et de l'intégration de l'homme et 
du milieu physique. 

En résumé, qui dit étude du milieu à 
l'école dit «intégration» de l’école au 
milieu et vice-versa. Toutefois il ne faut 
pas limiter à un travail réalisé dans 
l'école l'étude du milieu ambiant. Il faut 
présupposer que : 

© cette étude débouchera sur une autre, 
celle des milieux non connus (confron- 
tations des civilisations : par exemple les 
solutions trouvées par les autres pays 
aux problèmes du nomadisme): 

® l'école sera réellement intégrée au mi- 
lieu, ce qui signifie la pénétration dans 
l'école d'autres éléments que le maître 
et les élèves, la participation des élèves 
en tant que tels à certaines activités du 
milieu, enfin un appui pris par l'enseigne- 
ment à la fois sur la tradition et aussi 
sur ce qui est en mouvement dans cette 
tradition. 

Ce qui nous conduit à la recherche 
d'une africanisation de l’enseignement, 
africanisation dans le sens le plus large, 
auquel se réfère M. Le Than Khoi et ses 
collègues dans « L'enseignement en Afri- 
que Tropicale » : « Africaniser l'enseigne- 
ment ne consiste pas à remplacer dans 

les livres le roman de Renard par les 
aventures de Leuk ie Lièvre, Pierre ou 
John par Mamadou, le blé par le mil, ni 
même à augmenter l'horaire des cours de 
littérature et d'histoire africaine. Africa- 
niser l’enseignement, c'est le penser en 
fonction des problèmes qui se posent à 
ces pays et commandent des structures, 
des programmes et des méthodes parti- 
culières. » Seuls les spécialistes africains 
(psychologues, pédagogues, sociologues, 
linguistes, etc...) pourraient cerner le pro-   

blème et permettront la repersonnalisation 
de l'Afrique. 

Tout ceci implique une recherche qui 
n'a pas encore été faite quant aux modes 
de fonctionnement de l'école en pays 
tedda. Cette recherche pluridisciplinaire 
ne peut être menée que sur le terrain. 
Elle nécessite la remise en cause des 
finalités comme des méthodes de l’école. 
Elle doit à la fois s'inspirer de la tradi- 
tion, rechercher les accords nécessaires 
avec la population et trouver les moyens 
d'implanter une conception nouvelle 

  

MOUSSA-YVES DELACROIX 

Inspecteur primaire 

à Bongor (Tchad) 

  

31


