
Qu'est-ce que 

l'oralité ? 

I' s'est implanté un sens, relativement 
récent, du mot « oralité ». Il entre dans 

une relation d'opposition avec l'écriture, 
ou, plus exactement, la picturalité. 

Chacun voit, au moins intuitivement, ce 
qu'est une civilisation de l'écriture. Elle 
est marquée par une technique spécifique 
de communication. Mais il y a plus : par 
le soulagement de la mémoire que permet 
l'acte écrit, par la légitimité de l'anonymat 
qui s'établit entre un émetteur-rédacteur 
et un récepteur-lecteur, l'usage de l'écri- 
ture et de la lecture impose un certain 
type de relation de l’homme à l'homme, 
et de l'homme à la nature. 

Là où, historiquement, il n'y a pas de 
fixation écrite, on a affaire à une « civi- 
lisation sans écriture ». Telle est la for- 
mule habituelle selon laquelle on qualifie 
négativement, par une propriété qu'elle 
n'a pas, un certain type de civilisation. 

Certes la technologie moderne et l'usage 
de l'acte écrit ont pénétré un peu partout 
dans le monde. Il n'en reste pas moins 
qu'il vaut la peine de cerner de plus près 
cette « absence d'écriture », car même 
si elle n'est plus que traditionnelle, même 
si elle est frappée d'anémie face à l'effi- 
cacité de l'imprimé, il n'en reste pas 
moins qu'elle est une donnée anthropo- 
logique encore actuelle. Cette réflexion 
aura aussi l'intérêt de lever une ambi- 
guité qui tend à s'instaurer quand d’au- 
cuns assimilent l’audio-visuel à un retour 
à l'oralité. 

Selon nous, une telle vue n'est possible 
que si l'on se dispense de définir l'oralité 
en conformité avec ce qu'autorise les don- 
nées anthropologiques.   

problématique 

Le plus clair au départ est de poser une 
certaine problématique. Paul Valery a 
écrit : « Longtemps, la voix humaine fut 
base et condition de la littérature ». Il 
est certain qu'il est des sociétés où la 
voix humaine et quelques instruments 
(tambours, flûtes sifflets) sont les seuls 
vecteurs de toute communication. 

 



Dès lors, ce n'est plus la littérature, mais 

l'ensemble du savoir qui est transmis 

d'aîné à cadet, de génération en génération 

par des procédés oraux, à l'exclusion de 

toute fixation écrite — mais pas nécessai- 

rement à l'exclusion de tout graphisme — 

et notre problématique est la suivante, 

ainsi que la formule à peu près Marcel 

Jousse comment l'homme placé au 

milieu des innombrables actions de l'uni- 

vers s'y prend-il pour en conserver le sou- 

venir et pour les transmettre de généra- 

tion en génération à ses descendants ? 

la communication 

dans une civilisation 

de l’oralité 

En civilisation de l'oralité, toute commur- 

nication est auditive puisqu'elle a pour 

vecteur physique la voix humaine ou des 

instruments. Ceci impose à la communi- 

cation une double condition, celle du 

temps qui limite son existence à sa mani- 

festation, celle de l'espace qui limite le 

trajet aux conditions par lesquelles le 

message sera physiquement perceptible 

par les interlocuteurs. 

Ceux-ci sont présents les uns aux autres 

et, par un rituel de sociabilité, déclinent 

mutuellement leur identité sociale. On 

comprend ainsi l'importance des saluta- 

tions. Nous dirons là que toute commur- 

nication est personnalisée. 

Il faut ajouter enfin que toute communi- 

cation orale, du fait qu'elle est sonore 

et socialement personnalisée, est aussi 

très souvent publique en ce sens qu'elle 

est émise à haute voix. Les exigences 

du secret seront respectées et les dan- 

gers des « paroles trop fortes » seront 

évités moins par un langage en aparté 

que par un langage allusif où le sens clair 

des paroles sera voilé par des connota- 

tions symboliques dont l'usage est lié à 

des degrés initiatiques de connaissance. 

Mais alors comment dans ces conditions 

s'opère la mise en dépôt des paroles, car 

enfin, il ne faudrait pas croire que les 

paroles n'ont été conservées qu'à partir 

du jour où le phonographe a été inventé. 

Par exemple, une société africaine, au 

moins prise dans son destin traditionnel, 

ne vit pas au jour le jour. Elle a une his- 

toire.   

la mnémotechnique 

de loralité 

Comment, dans une civilisation de l'ora- 

lité, tout un savoir peut-il être fixé? Il 
l'est de trois façons. 

Tout d'abord, le savoir est fixé à travers 

de multiples « textes oraux » : mythes, 

textes historiques, textes didactiques, 

énigmes, devises, formules rituelles, etc. 

Le facteur essentiel dans cette fixation 

est un personnage que nous appelerons 

un dépositaire-transmetteur. Le griot dans 

quelques pays de l'ouest africain en est 

un exemple. Il ne faudrait pas croire que 

ces personnages sont essentiellement 

tournés vers le passé et la tradition. 

Ceci est vrai pour certains, mais beau- 

coup le sont tout autant vers l'actualité. 

Ce sont les agents d'un immense service 
d'information. 

Il existe aussi des fixations matérielles 
qui fonctionnent comme des aides-mémoi- 
res, que ce soit les bas-reliefs des palais 
d'Abomey, les signes graphiques de la 
société du Komo chez les Bambara, etc. 
Enfin il est une fixation que nous appelle- 
rons onomastique (1). Le fait est très 
répandu que les noms donnés aux person- 
nes ne soient pas des « noms propres », 
à part, mais des noms significatifs en rela- 
tion avec une situation contemporaine de 
la naissance, et destinés soit à une Puis- 
sance numineuse (2) soit à des groupes 
sociaux. 

Il en est de même des noms de lieu. Dans 
tous les cas, il s'agit d'une histoire ins- 
crite dans la durée d'une personne ou 
dans l'espace d'un habitat. 

Une société relevant d'une civilisation de 
l'oralité doit donc résoudre la conserva- 
tion et la transmission de sa culture. 
L'oralité impose une mnémotechnique (3) 
très élaborée. Mais il faut donner vie à 

ce qui est fixé. 

la parole proférée 

La parole ne dure que par la parole pro- 
férée. Seule celle-ci donne vie à ce qui 
est fixée. Ceci implique que la parole est 

(1) Onomastique : étude des noms propres. 
(2) Numineux : du latin numen : puissance divine. 
(3) Mnémotechnique : art de développer la mé- 
moire par des exercices appropriés. 

a
 

Q
t
 

 



à la fois une force et un « mouvement 
vers » un public. 

Que la parole soit conçue comme une 
force, les exemples qui le prouvent sont 
innombrables. La parturiente se délivre de 
ses douleurs par une confession publique 
où elle profère tous les interdits qu'elle 
a rompus. La parole est souvent manifes- 
tée dans les masques par l'excroissance 
de la bouche, ou encore par l'absence 
totale de bouche car la parole est aussi 
une force qu'il faut savoir retenir. Il existe 
des amulettes qui protègent de la force 
des paroles. 

Il est des griots qui savent exploiter cette 
conception en abusant de leur art du 
verbe. Toute louange est un don qui en- 
traîne un contre-don. 

La parole proférée entre, par définition, 
dans un processus de communication, dans 

…la parole est souvent manifestée 

dans les masques 

par l'excroissance ou 

l'absence totale de bouche... 

Y 

    

un but ludique, éducationnel, initiatique, 
afin d'établir un contact social, etc. 
Elle est fixé dans des textes. Or, ici, la 
dimension sociale est doublement impor- 
tante. Non seulement il faut un public 
récepteur comme terme du processus de 
communication, mais aussi un public qui 
croit dans les valeurs impliquées dans ces 
textes. L'immense trésor des textes oraux 
ne subsiste que dans la mesure où ils res- 
tent un objet de crédibilité. La proliféra- 
tion de la parole, est liée à des structures 
sociales, à un type de vie communautaire. 

Dans la mesure où ces structures, en 
milieu urbain par exemple, sont atteintes, 
les textes tendent à disparaître car, encore 
une fois, ils ne subsistent que dans la 
mesure où ils sont mis à l'épreuve face 
à un public qui les accueille. 

le texte de style oral 

Il reste une caractéristique importante 
qui contribue à définir une civilisation de 
l'oralité, celle qui se rapporte au texte 
de style oral. 

La conception d'un tel type de texte doit 
reposer sur deux propriétés, tout d'abord 
l'existence d'une structure interne ou 
rythme (ou ponctuation orale), ensuite un 
contenu sémantique valorisé par un public. 
Ce rythme permet à la fois la mémorisa- 
tion chez celui qui profère le texte, et 
l'attention soutenue chez le public. Nous 
définirons le texte de style oral ainsi : 
c'est un texte qui est fixé par un rythme 
agissant en tant que structure mnémotech- 
nique, et qui actualise le consensus (1) 
manifesté par un public en vue d'accueillir 
et de conserver un certain contenu séman- 
tique. 

Structure et contenu sont intimement liés. 
Ils sont en symbiose car le contenu est 
inséparable de la structure en ce sens 
qu'il n’est saisissable que dans la profé- 
ration du texte. Si l'un des deux termes 
est privilégié au dépens de l'autre, c'est 
la structure. Il est des textes ou des 
segments de texte qui sont à peu près 
« insignifiants » et dont la fonction est 
seulement de manifester une relation de 
sociabilité, de maintenir un contact audli- 
tif, d'assurer un temps où la mémoire se 
repose, de préparer l'avènement d'un 
socio-drame. 

(1) Consensus : consentement général.



conclusion et ouverture 

On pourrait effectivement se demander 

si l’audio-visuel est un retour à l'oralité ? 
Cette interrogation est présente dans un 

numéro récent de l'ARC intitulé « Gur- 
tenberg ». Et André Leroi-Gourhan se 
demande dans « Le geste et la parole » 
si l'écriture n'est pas déjà condamnée, 
car, s'il y a une importance croissante de 
la matière imprimée, il y a aussi toute 
une technologie moderne par laquelle la 
pensée est enregistrée et mécanique- 

ment restituée à travers le son et l'image. 

Or précisément il n’y a pas de retour mais 
une trajectoire. Citons ici Leroi-Gourhan : 
« Des taureaux et chevaux de Lascaux aux 
signes mésopotamiens et à l'alphabet 
grec, les symboles figurés passent du 
mythogramme à l'idéogramme, de l'idéo- 
gramme à la lettre et la civilisation maté- 
rielle prend appui sur des symboles dans 
lesquels le jeu entre la chaîne de concepts 
émis et leur restitution devient de plus 
en plus étroit. L'enregistrement de la 
pensée et sa restitution mécanique res- 

treignent encore ce battement et l'on doit 
se demander quelles conséquences un tel 
resserrement entraîne ». 

Le cinéma sonore et la télévision, en mo- 
bilisant la vision du mouvement et l’audi- 
tion, « ont entraîné la participation passive 

de tout le champ de perception ». Il n'y 
avait plus d'intervention active de la per- 
sonne réceptrice du message. On était 

dans une situation de communication où le 
message est totalement subi et totalement 
vécu en vision comme en audition. || faut 
citer encore ici Leroi-Gourhan : « Sous ce 
double aspect les techniques audio-visuel- 
les s'offrent réellement comme un état 
nouveau dans l'évolution humaine et un 
état qui porte directement sur le plus pro- 
pre de l’homme: la pensée réfléchie ». 

Il ne faut pourtant pas nier l'acquisi- 
tion de l'audio-visuel du point de vue 
social. I| permet une information précise 
pour le moment encore « univoque » (1) 
puisque les moyens d'interprétation sont 
immobilisés. 

Les spécialistes de l'audio-visuel auront 
à se prononcer sur cette économie que 

les récepteurs risqueraient d'opérer au ni- 

veau de leur « imagination ». Jusqu'à quel   

point l'homme pourrait-il se dispenser de 
forger ses symboles ? N'est-ce pas alors 

sa propriété d'agir qui serait atteinte ? 

Nous sommes partis avec la « civilisa 

tion de l'oralité» d'une problématique 

de la mémoire. Nous aboutissons avec 
Leroi-Gourhan à une problématique de la 
liberté Æ 

  

Maurice HOUIS 

  

bibliographie 

G. CALAME-GRIAULE Ethnologie et langage : 
la parole chez les Dogon. Paris, NRF., 1965. 

G. DIETERLEN et Y. CISSE: Les fondements de 
la Société d'initiation du Komo, cahiers de l'Hom- 
me, Paris, Mouton, 1972. 

M. HOUIS : Anthropologie linguistique de l'Afri- 
que noire. Paris, P.U.F., 1971. 

M. JOUSSE 
Resma, 1969. 

L'antropologie du geste. Paris, 

L'ARC, Gutenberg, N° 50, Aix-en-Provence, 1972. 

C. LEVY-STRAUSS 
Paris, Plon, 1958. 

L'antropologie structurale. 

(1) Univoque : qui conserve le même sens 
dans des emplois différents. 

  

4
 
—
—
 
h
e


